就占卜来说,如君主问战争的吉凶,算卦的人就告诉他吉凶,通过占卜的运用,只能得出一爻或两根爻的爻辞,所以只看到这一两根爻的解释,看不到卦的全貌,也看不到整个《易经》的全貌。正如我们所谓的,只见树木不见树林,这是占卜的路子。今天我们不走占卜的路子,要看《易经》的原书,我们会发现,《易经》讲的不仅是占卜的吉凶。

大家想想,从同人到大有,完全是在讲一个哲学问题,怎么能同于人,怎么能消掉自己的私心,怎么拥有大有的境界,使心量变大,这哪里是占卜吉凶的问题呢?这种境界在《易经》里我们就看到了。如果我们不学《易经》,可能就不会想到这个问题。

我讲个比喻,比如中国提出来的"一带一路倡议",有些学者强调,这就是天下为公的大同思想。假定这是大同思想,怎么去做,自会有那些一带一路的人去做,跟你有什么关系?没有关系,你只是看着他们做。但是现在,《易经》从同人到大有,每个六爻,加起来十二个爻,就告诉你十二个步骤,你直接就可以参与到同人和大有中来,也就是可以直接参与怎么走进大同思想。

今天我给诸位讲《易经》,我只是做介绍,我把同人和大有介绍给诸位,诸位可以直接跟同人和大有产生感应。诸位可以直接参与怎么从同人到大有。如果同人到大有,是从小康到大同的境界的话,你也可以直接参与。你虽然不是领导,不是政治家,但你在个人层面上,尽到自己的一份从同人到大有的贡献,自己参与了,这是《易经》巧妙的地方,也是《易经》伟大的地方。它是可以让我们读《易经》的人直接参与进去。其他场合讲这些问题,我们没法参与,我们是局外人,但是读《易经》我们不是

局外人,你打开同人卦,打开大有卦,就知道该如何去做,它跟你的生活息息相关。这是我从"同人"到"大有"想到的一个问题,我越教《易经》越发现它的伟大之处,对我们人生的启发作用,是大家都可以参与进来的。

## 谦卦(鬒)第十五



扫一扫, 进入课程

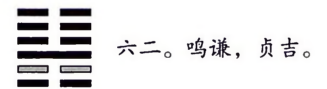
谦者,言之兼也。言,谦虚要有语言来表达,不用语言表达别人怎么知道你的谦。兼就是兼人,即要想到自己讲的话能够适合别人,站在别人的立场也讲得通,不是只想着自己的想法,要能够兼人。那么如何从这六根爻里看到谦呢?内卦是艮、是山,外卦是坤、是地。山在地下,山本来应该在地上,是高高在上,现在反而在地下,这不是谦虚吗?这个卦只有一根阳爻,九三也是主爻,这根阳爻在的位置多半是不好的,但是在谦卦里,这根阳爻是谦的主体,本来第三爻是骄傲的,由于谦,骄傲转化成谦虚了。这是很重要的一爻。一般来说,一个卦中只有一根阴爻或一根阳爻,处在第二爻或第五爻的话,不是这根阴爻如何对付另外五根阳爻,就是这根阳爻怎么另外处理五根阴爻。而现在这个卦里,九三是唯一的阳爻,但三多凶,所以它不是处理与这五根阴爻的关系,而是怎样尽其努力去达到谦的目的。

■ ■ 谦。亨,君子有终。

卦辞是"亨,君子有终",讲的是主爻九三,因为全卦只有 这一根是阳,其余五根是阴,所以跟九三有关。"亨"是沟通, 要了解,什么时候该谦,什么时候谦过分了,了解很重要,不要让你的谦虚用得不得当,谦虚不得当就是虚伪。"君子",第三爻是阳爻,为君子。为什么讲"有终"?这里没有说"无始",其实讲全了应该说"无始有终"。开始的时候也许大家误解,不了解,因为你谦虚,到后来就发现你真有才能,是谦虚,所以有好结果。故"有终"就是谦到最后,大家会了解你、赏识你,有好结果。



初六因为在地下,所以说"谦谦君子"。谦是君子之德,不是小人的德。这个卦里用了两次君子,卦辞里说君子,针对的是九三。"用涉大川",其他卦都是说"利涉大川",只有这里是"用"字,用什么呢?用谦可以渡过危险。遇到任何危险的时候,谦可以使你渡过难关。

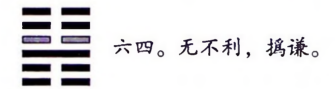


六二"鸣谦","鸣"就是鸟叫,也就是讲出来了,有声音了, 这说明谦要表达出来。还要把握正道,"贞"是谦道,才会吉。 谦虚不表达,谁知道你谦?

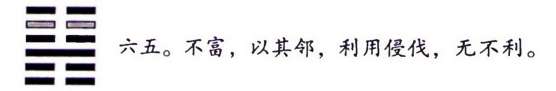


九三为主爻,这一爻很重要。"劳谦","劳"就是辛劳,就

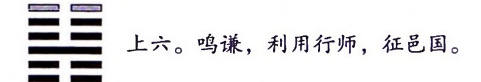
是工作努力;"谦"要能劳,这是君子之德,"有终,吉"。为什么用"劳"字?谦虚是一种德,不是后退,也不是无能,而是要去工作、去任劳。九三要去工作,要为人类做贡献,而且任劳任怨,这是谦最重要的解释。举个例子,我有一次在基督教大学研究所兼课,教很多中国学生,里面有三个是牧师,其中有一个牧师,我每次去的时候,他都是先到,就在那打扫卫生,这就是劳。没有人要求他做,他也不表示他做了什么工作,就是自己感觉需要做,他不以为自己的劳是工作,这是谦的最大表现。可见,这个爻很重要,九三本来是坏的,劳本来是不好的,如劳苦,但是在这里把劳字转化了,变成了正面的意思。



六四 "无不利",说明这一爻很好,好在这个"捣谦","捣"的意思就是做,如何行谦,如何表达你的谦,是对上对下都一样的。对上能谦,这不稀奇,它比六四高。在职场,你对你的主管很谦虚,因为你不想他对你不好,你对有学问的人很谦虚,这也是应该的,但对下也要谦,对比你低的人能谦,才是真正的谦。



六五是君位,上下两个都是阴爻,"不富以其邻",君主不要以为自己富有,他的富有不要靠别人。"以其邻"就是靠别人。 这就是说,他的富有要靠自己,不要靠别人。谦是不要寄托在别 人身上,要自己谦,在内心谦。不管你有钱没钱、有权没权,谦就是谦。"利用侵伐,无不利",侵伐是战争,是不好的,但是谦可以用在战争上,"无不利"。兵法说"骄兵必败",如果谦虚的话,顾虑周全,反而会胜。也就是说,如果你把谦用在战争上,就会消灭战争,不再从事战争,这就是老子讲的"慈故能勇",将慈用在战争上,就能化解它。所以,谦还可以用在兵法战争上。



六二是"鸣谦",那是在地下,到了上六,则是在天上"鸣谦",那是天道的谦。关于天道,老子就说天能够帮助万物生长,从来没有说自己多么伟大,不强调它的功劳,这就是玄德。它做任何事不居功,"生而不有,为而不恃,长而不宰"。所以,天道的谦,不是谦虚,是自然的。有这种谦,"利用行师,征邑国",都可以。这就是孟子讲的"仁人无敌于天下",即使去征伐暴君,该国的百姓也会认为你是去救他们的。这就是仁者之谦。

谦卦六爻讲完了,孔子对谦卦的分析,有几句话我认为很好。《彖传》说谦有四个益处:一是"天道亏盈而益谦",盈过分则使它虚,虚过分则使它盈,天道是盈虚平衡。二是"地道变盈而流谦",地道也是一样的,地处最下的地方,水往低处流,地道是讲谦的。三是"鬼道害盈而福谦",这是什么意思?从前乡下人给他们的孩子取"阿狗阿猫"的名字,因为阿狗阿猫不好,鬼神也不会来找他们麻烦。有时候小孩子出门要在脸上涂一些脏东西,因为太漂亮了会招惹鬼神,这是一个传统的世俗的看法。我们都

说丑小子、丑丫头,现在则不行了,你要是喊一个小女孩丑丫头,她肯定很不高兴。现在和古代不一样了,古代迷信嘛,生怕鬼神嫌你高傲、漂亮,会找你麻烦。现在不一样了,孩子从小就训练得非常有才能,到处表演。四是"人道恶盈而好谦",人道就是人的心理,学心理学的就知道,一个人骄傲,别人肯定不太喜欢你,一个人谦虚就得人心。接下去还有两句话我也很欣赏:"谦尊而光,卑而不可逾,君子之终也。"谦是卑,但是它是尊,有光。它虽然在最低的地方,但是我们没有办法超过它。就像地在我们下面,它很谦虚,我们可以随便踩,我们人的力量却没有办法超过地。地对万物的功劳,哪个人能比?哪个君王能比?这就是谦。

## 我们先看这六根爻的总结:

第一爻, 要把自己放在最低的地方。

第二爻,要讲出来,能够使人感应。

第三爻,要做劳苦的工作。

第四爻, 谦不只是对上, 对下也谦。

第五爻, 谦不是退让, 是进取的。

第六爻, 谦的光辉, 可以照明天下。

曾有人说西方人根本不知道什么是谦,当时我信以为真。但是到了美国以后发现,他们也有让,如车道上的让字,他们都遵守,不是我们的谦,不是外在的礼貌,是内心的德行。很多人把谦当成礼貌,因此很多人就利用谦来达到目的。真正的谦,我认为有三种,第一种,谦是很有学问但是非常友善,不骄傲。第二

种,是把自己看得很低,这是我真正要强调的,想想自己有什么了不起,在宇宙间,人真的是太渺小了,像爱因斯坦多伟大,但他说他所知道的真理是大海里面的一片贝壳,他说这句话是谦虚,是真正了解到人类知识的有限。第三种,是根本没有谦虚的观念,只知道为人做事情,就是任劳任怨,不为了什么。不是把谦虚当道德,不是要表现自己有道德才谦虚的。

讲到这里我又想到一首诗,白居易的《放言五首·其三》:"周公恐惧流言日,王莽谦恭未篡时。向使当初身便死,一生真伪复谁知?"所以谦虚有可能被利用,经不起考验。谦虚要从头到尾,不知道自己谦,那样的谦才是真正的谦虚。不要把谦虚当成一种道德去表现,要去做实际为人服务的事。因此我在美国时,写了一篇关于谦的文章,有一万多字,为什么写这篇文章呢?因为在美国时,有很多中国学生跟我抱怨,说我们的传统教育要我们谦虚,可是到美国来,谦虚却使自己遭殃,在课堂上老师提问的时候,美国学生举手很快,但我们中国学生都在谦让,老师就不知道我们是谦虚,我们很吃亏。

受这个现象的激发,我写了一篇文章,强调谦是一种内在的德,而不只是外在的礼貌或谦恭而已。谦的德,有两个特质,一个是无为,无为就是没有目的,有目的的谦就是有阴谋。第二个就是很自然。老子说"道法自然",道是给万物空间,给别人空间,自己也有了空间。所以人与人之间不要互相排斥,大家互相给空间,这是自然的。有这两个德之后,就是无为而自然。这是后来老子拿去用的。那么,谦有什么作用?有。我们说谦是进,是有作用的,不是一味退让。它的作用我讲三点:第一个是由内到外

的反射,谦是内在的,但是反射出去,不是说向外追求,是反射,这是庄子讲的。庄子认为谦就像水平面,你在水上就会照到自己,水如果不平,不能照到自己。水平是内在的,谦是内在的平静,但是它可以反射出去,有作用。第二个,它是由下往上提升,《老子·第八章》讲"水善利万物而不争,处众人之所恶,故几于道",水是往地下走,处下,但是利益万物,是有作用的。第三个,水是最柔和的,水放到方的杯子里就是方,放到圆的杯子里就是圆,很有柔性,用刀去刮它,它让你刮,但是你把刀抽出来,它又恢复原状,很有柔性。谦就是非常有柔性的。

谦的特性是无为、自然。接下来我要讲谦的运用,是运用,不是利用,因为利用是有目的的,是手段,运用是自然的、无为的。谦卦是进不是退,也不是无能。所以要讲运用。老子是讲运用,谦也是讲运用;但同时又讲无为自然。以老子的理论来讲,第一,谦是要避风头,"避其光",光芒不要太显露,表现自己,人家就妒忌,都跟你争,所以老子说"不敢为天下先"。第二,如何守。守就是守成,守成很重要,马上得天下,但是不能马上治天下,这是陆贾对刘邦说的。治天下,要懂得守,老子说"知其雄,守其雌;知其白,守其黑",知道雄,雄就是争,但是你要守在雌的地方把握,不要在雄的地方跟人家争。雄和雌的对立要注意,表面上是雄和雌的对立,但不是对立的,雄是一面的,雌是全面的。"知其白,守其黑",西方哲学就是"知其白",逻辑要非常清楚,但是中国哲学要"守其黑",在黑的地方守住,禅宗也好,老子也好,都是守黑。怎么守,"守"是得,"知"是用,守就是谦。第三,如何退。退很重要,军队只知道进不知道退,

是很危险的。所以师卦说"师左次","左次"就是屯兵,不是退兵,而是懂得停在那里。老子讲"功遂身退,天之道",功成了,要知道退,不要占着那个位置,这是天道的原理。任何事情发展到最高,功成了,要自退。这样的例子有很多,大家都知道孙中山先生革命成功了,推翻清政府,但他不愿意做总统,让给了袁世凯,但袁世凯不知道退,做总统以后还想做皇帝。第四,如何进。老子说"进道若退",虽然讲退,实际上是进。老子说"欲先民,必以身后之",你要想领导人民,就要谦虚,把自己放在后面,人民才会很高兴,感觉是自己走的路,而不是拉着他们、强迫他们走。这其实就是进。所以,谦在我们生活中的运用有这四点,都是老子哲学,老子把《易经》谦卦的智慧完全发挥在政治和人生的运用上。